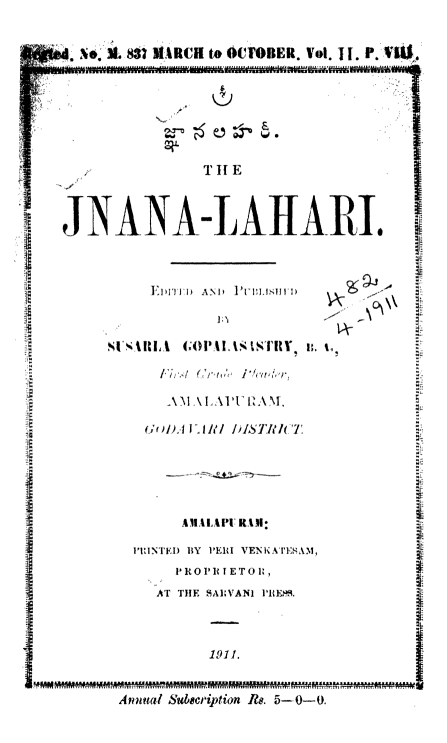
その かいあの (26 82)

1263

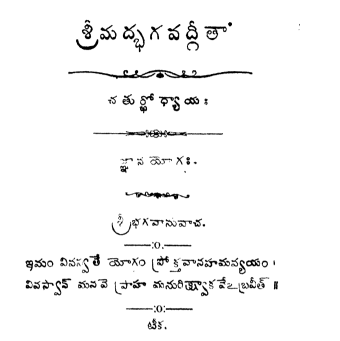
Zames (rog zoe

•

-



. 1 %



l

ఆవ్యాయం = నాశము లేనిదియును, ఇమం = రెండుమూడుఅథ్యాయములచేత చెప్పబడి న దియును, (అయిన) ఈ దాగం = దాగమును, (పురా = సృష్టానిదియందు), వివ స్వ<sup>లే</sup> = నూర్యునికొరకు, టా క్ వా౯ = చెప్పిన వాడను, (అస్మి = అయితిని). వివ స్వా౯ = సూర్యు డు, = మన వే = మనుపుకొరకు, టాహ = విశేషము నాజె పెనును, మనుకి = మనుపు, ఇహ్వె క వే = ఇహ్వాకునికొరకు, ఆబ్రవీత్ = చెప్పెను.

This imperishable Yoga, I taught to Vivasvan; Vivasvan taught it to Manu; Manu declared it to Ikshvaku.

Com. భాష్యం. యో సాయం యోగ్ స్త్రాయద్వియేన్ క్రో జ్ఞాననిష్ఠాలకుణిస్ సం న్యాసి: స్కర్మయో గో పాయం యస్మిస్ వెదార్థం పరిసమా ప్రశి ప్రవృత్తిలకుణో నివృత్తిలకుణశ్చ గీ తాసుచ సర్వాస్వయి మేవయోగో వినికుతో భగవాతా అతి పరిసమా ప్రం పేదార్థం మన్వాని తం వంశకథనేన స్రాతి భగవాన్ ఇమం అ 1

ర్యాయద్వయే నే క్రం యోగం వివస్పతే ఆపత్యాయ సర్ధాడా (హిక్తవాన్ అహం జగత్ పరిపాలయిత్రాణాం & త్రియాణాం బలాధానాయ లేన యోగబ లేన యుక్తాం లే సమస్థాం భవంత్రిబహ్మ పరిండ్రింద్రిబహ్మ శ్రీ పరిపారి లే జగత్ పరిపాలయితువులం అన్యామం అన్యామఫలత్వాన్ మన్ బ్ పరిపారి లే నిష్టాలకుణస్య మోటాయాపిరాజాయాలుకిత్ ။

This Yoga of devotion to knowledge which has been taught in the last two Adhyayas, which is characterised by renunciation and is obtainable by Karma-yoga and by which the teachings of the Vedas concerning activity and renunciation have been concluded, this Yoga is explained by the Lord himself throughout the Therefore the Lord having thought that the teachings of Geetha. the Vedas have been concluded extels it by narrating its lineage. This Yoga which is described in the two Adhvavas was taught by me to the Sun at the beginning of evolution, to inspire the Kshathrias, the rulers of the world, with strength; they having possessed the strength of this Yoga, become capable to protect the Brahmins. When thus the Brahmins and the Kshathrias are protected, the world can well be maintained. This Yoga is imperishable by reason of its imperishable results. For, the fruit of this Yoga is what is called Moksha which is of the form of full realisation of the Truth and which never perishes. Vivasvat faught it to Manu; Manu taught it to his son, Ikhwaku, the first ruler.

తాత్పర్యము.

-::0::-

ఇదివరకు రెండుమూడు అధ్యా మనుల చేతనే సంన్యాసముతో ఉను, ఉహ యమైన కర్మయోగముతో ఉను, కూడుకొనినడియును జ్ఞాననిష్ఠయే న్వహుచము గాగలదియును నగు యోగము చెన్నబడుటవలన (కవృత్తినివృలే విషయముగాగ ల వేదార్థమంతయు చెప్పబడిపట్లయ్యెను. గీతలయందంతటను ఈయర్థమే చెప్పబ డుచున్నది. కావున కృష్ణుడు వేదార్థమంతయు సంపూర్ణమైనదానిని గాదలచుచు ఈయోగము లాకమునందు ప్రవర్తించిన విధమును వంశకథనపూర్వకముగా తె లియజేయుచున్నాడు. ఈయోగమును సృష్ట్యారియండు సూర్యనికొరకు వడేశిం చెను. ఈయోగమును లోకిములను వరిపానించుటకొరకు లోకములను పారించు సెట్టి & తియులపి బలముకలునుటకొరకు చెప్పెను. ఈయోగబలముతోగూడిన & తియులు [బౌహ్మణ్యమును కాపాడుటకొగప సమర్థలనుడుగు. మరియును బౌహ్మణ& తియులు కిర్మేమను కొపాడుటకొగప సమర్థలనుడుగు. మరియును బౌహ్మణ& తియులు కిర్మేమను కొర్మను ప్రామంతి కిర్మేమ సిట కేతి కిర్మి ఫల భూత్యెకు లోకములను కొన్నను ఫ్రానముద్వారా రెడ్డించుల కొరకు తినివవారగుడుగు. ఈయోగము నాశ్వములేనినియును, మూడునునియె డు పేరుగలదియును అగుఫలమున్న లుగజేయునిగనుక అవ్యయము. ఈయోగ సమును సూర్యనికొంతుపడేశించింది ఆసూర్యుడు మనుపునముచేశించెను అమ సుపు తనుత్వాడు యెక్యాసముహా జునకుపడికించెంది.

#### Notes.

This verse is introduced to show that the Yoga described in the two discourses is acceptable for two reasons. (1) This Yoga has its authority in the Vedic teachings. (2) It has been pursued by a series of teachers as mentioned in the verse.

 $\frac{\delta}{\partial n} \underbrace{\sigma^{n} \delta}_{n} \underbrace{\sigma^{n} \delta}_{n}$  The Vedic teachings relate to two-fold religion, the religion of activity  $(\underbrace{\sigma^{n} \delta}_{n} \underbrace{\delta}_{n})$  and the religion of renunciation  $(\mathfrak{I} \mathfrak{s}_{\delta}, \underbrace{\delta}_{n})$ . The Yoga described in the two Adhyayas comprehend this two-fold Vedic religion.

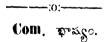
**EXELOST** CONTROL CONT

విషాస్వత్ = the sun.

మన:— The legislator and Saint, the son of Brahma. The name is however a generic name and in every Kalpa or interval from creation to creation there are fourteen successive Manus presiding over the universe for a period of a Manvantara respectively. మన to know the vedas. ఇవ్వారు is the son of ైజాన్వరమన the sun of నూర్య. He is the first prince of the solar dynasty. He reigned at అమాధ్య in the commencement of the second yoga.

ే హా పరంతప = శ్రు పులనుత పింప జేయునట్రి మాలిస్టను డా, రాజర్షయంకి = రా జ ్ శేస్త్రు లగు నిమి చ [క వ ్రై మొదలయిన వారు, ఏవం = ఈ విధము π, [ పా ్తిం = పొంద బడిన, (అన π పారంపర్య క మను చేత సొంద బడిన), ఇమం = ఈ మాగమును, విదుకి = ఎరుగుదురు, సికి = ఆటువంటి, యోగకి = యోగము, మహ లా = తీర్ఘ మయిన, రా లేన = కాలము చేత, ఇకా = ఈ కాలమునందు, న స్ట్రంకి = నించినది. (అభవ<sup>ర్రం</sup> = ఆయెసు).

Thus this Yoga which is handed down in succession, the king-sages knew. By long interval of time, this Yoga is now lost, O tormentor of foes.



పనపుతి పవం త్ర్మతియాపరంపర్పాప్రాప్రమేమం రాజర్షయా రాజానశ్చ తే ఋషయశ్చేతి తే రాజగ్షయో విదుశి ఇనుం యోగం సయోగి ఇహ లో కే కాలేన మహతా దీర్ఘేణ నష్టశి విధ్ఛిన్న సంద్రదాయస్సంవృత్తి హేపరంశిప ఆ తృవో విషక్రభూతా: పరాఇత్యుచ్యం తే తా౯ శౌర్య తేజోభి: గభ్గిషిి: భాను రివ తావయతీతి పరంతపశి శర్రతుతాపనఇత్యర్థ: 1

This Yoga which has been handed down in succession among the Kshatrias, the Rajarshis *i. e.*, kings who were also sages, knew. But by the long interval of time, its traditional course has been

334

broken here. Parantapa means one who torments his enemies  $(s\sigma_0)$  with the rays of his valour, like the sun.

**లాత్పర్య**ము.

క్రెట్లు ఈ తియపరంపరాపా ప్రమునదియును కర్మజ్ఞాననిస్థారూపమును అయిన ఈ యోగమును ఇత్వూస్ మొదలు గాగల రాజ్ శేష్ఠులు తెరిసికొని. ఈయాయోగము చెప్పవారందరును నశించుటవలన దీర్ఘ కాలనా గుట చేత నశించిన ది. తనకు శ్రశువులగువారలను కిరణములవంటిశౌర్య తేజన్పుల చేత సూర్యునివలెత పింపజేయువాడుకనుక అర్జునుడు పరంతపుడని చెప్పబ డెను.

#### Notes.

The first two lines of the verse show that this Yoga has been followed by great sages and as such must possess great virtues. The last two lines show the reason why this Yoga which has been handed down since creation should be here taught again. It is forgotten by lapse of time.

⊽າ≈ີ --- ລະພາມສ ເຮັສ ີ.

సరంతప:— This epithet shows that Arjuna has subdued anger desire & which are the enemies of man and is therefore qualified to pursue this Yoga. Arjuna did not yield to the amarous blandishments of ఊర్పశ.

పు రాత ని = పూర్వము నందున ఎదియును, సని వాయం = బిచ్ఛిన ఎసంగ్ సాంద్రాంతును కం అయియాగావు, త్వం = నీపు, ళక్రి = భక్తుడవును, సభాచ = స్నేహితుడవును, అని= అయితివి. ఇతి = ఇట్లని, తే = నీకొరకు, మయా = నాచేత, అద్య = ఇప్పుడు, టిర్ క్రి = చె ప్పబడెను. కూ = ఏ కారణమువలన, ఏతత్ = ఈ యోగము, '(జ్ఞానము) ఉత్తుం = (శేస్త్రమం నటో, (త స్మాత్ = ఆహారణమువలన), రహ స్యం = గో ప్యమం నది. The same ancient Yoga has now been taught to you by mc, as you are my devotee and friend. This is the supreme secret.

## \_\_\_\_::o::-\_\_\_\_ Com. భాష్యం

మర్సలానజి తేంద్రియా న్ఫాష్యాస్టం యోగముపలభ్య లోకంచి పురుషా ర్థసంబంధినం - సఇశ్ సఏవాయం మయా తే తుభ్యం అన్య యోగకి (పోక్రికి పు రాతని: భక్రోసి మే సభాచాసీతి రహస్యం హి యస్కాల్ పతదుత్రమం యోగిం జ్ఞానమిత్యర్థికి ။

As this Yoga has reached the hands of men who are weak and have no control over their senses, and also as people have not been able to attain the highest object of life, this very Yoga has been taught to thee. This yoga *i.e.*, knowledge, is the supreme secret.



వ ్త్రాషాన కాలమునంచు అధికారులు లేకపోవులవలనను, కొందరున్న నువా రు దుగ్బలులును ఇంద్రియజయము లేనివారును అనుటవలన ఈ యోగమునశీంచిన డనియును, యోగము నిశించుట చేత లోళమంతయును పురు షార్థము లేనివయ్యెనని తలచి మునుపటియోగము నే నాకుభక్తు డవును స్నేహితుడవును అనునీకు చెప్పితిని. ఈ యోగము అనగా జ్ఞానియోగ ను రహస్యమైనదనుట చేత అస్టునునకుమ్మాతమే చెప్పిననియేరుంగవలయును.

#### Notes.

a second of the second state of the second sta

సఏనాయం-The very same Yoga has been taught because that is the only means of Moksha;

ఫరాతన — This epithet is used to show that the Yoga has the Vedic authority.

 $\mathfrak{ssrsso}$  — Because it is a secret it is taught to one only namely to Arjuna who is His Bhakta, and friend and is qualified for it.

336

టీక.

అప క చ

భవతికి = నీమొక ()-, జన్మ = ఫట్టుఫు, అవరం = ఇవ్వడు, వివాస్వతికి = గూర్యని నొంక్రి-, జన మై = ఫట్టుఫు, పర = మునుఫు, ఆవె = సర్దాదయండు, త్వం = నీళు, (సో క్ర వాన నీతియల్ = చెప్పిన వాడివై తివసుబాట యేదికలగో, ఏరిత్ = ఈబాటను, కథం = తె ట్రు, విజానీయాం = తెరియుడును.

Thy birth is later and the birth of the sun is prior. How can I make myself to understand that thou hast taught it at the beginning.

> -----:0.:-----Com. భాష్యం.

భగవ తా వి తెరిసిన్దమిదము క్రమిరి మాళూళి శ్యాచిన్బద్ధిరితి తశ్వరిహారా ర్థం ోద్యమిష్ కుర్వశ్వర్ణు నే వాచి లాకరమితి అపరం అర్వాక్ ఎసు దేవస్య గృ హా భవతో జన్మ పరం ఫూర్వం సర్దాదా జన్మ ఉత్క త్రికి వివస్వతికి ఆదిత్యిన్య తెత్రం ఫోమేతిద్వజానీయాం అవిరుద్ధా ఫ్రాయా య్రస్వమాదా లోక్త వానికుంయో గం సప్ వేదానిం మహ్యం (హీ క్రవానసీతి 1

That one might not entertain the notion that inconsistent statement has been made by the Lord, Arjuna asks the question in the verse, as though it were strange to him, with a view to avoid such impression. Thy birth in the house of Vasudeva is later, and the birth of Adithya is earlier at the beginning of creation. How then, am I to understand the inconsistent statement that Thou taughest at the beginning this Yoga to Adithya and the very same Yoga Thou hast now taught to me.

ర్జునుడు ప్రశ్న చేసెను. గివువసుదేవునిగృహమునందిప్పడు జన్మించిలివి సృష్టారి యందుబుట్టినసూర్యునికు ఎట్లుఈయోగమునుచెప్పిలివి. ఇదినమ్మ లెగియుండి లేదు

#### Notes.

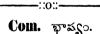
Krishna by his Yoga-Maya appears to have been born in Vasudava's house but really has existed prior to it. He could therefore teach the Yoga to Aditya.

్రీభ గ వాను వాచ.

టీక'.

ేహ ఆజు ౯ న = ఓ అజు౯ ను డా, మీచ = నాకును, తవచ = నీకును, బహూని = అనే కములయిన, జన్మాని = జన్మములు, వృతీతాని = ఆత్మికమించిన వి. సర్వాణి = సమస్తము లయిన, తాని = ఆజన్మములను, అహం = నేను, వేద = ఎరుగుకును. ేూ ఎరంతప = ఓ అస్త్ర నుడా, త్వం = నీవు, న వేత్త = ఎరుగవు.

Many births of Mine and thine too have passed, O Arjuna; I know them all, but thou knowest not, O tormentor of foes.



యా వాసుజేవే అనీశ్వరా సర్వజ్ఞాశంకా మూఫ్టాణాం తాం పరిహ ర౯ భగవానువాచ యదర్థో హృర్జునస్య స్థిస్తి: బహూనితి ! బహూని మే న్య తీతాని అత్రికాంతాని జన్మాని తవచ**ె ూలర్జున తాన్యహం వేద జానామి స** ర్వాణి నత్వం వేత్తత్వం నజానీసే ధర్కాధర్మాది(పతిబద్ధజ్ఞానశ క్రితి తేదాహం హెపరం పునర్నిత్యనుద్ధబుద్ధముక్త స్వభావత్వాదనావరణజ్ఞానశ క్రిరితి తేదాహం హెపరం తప 1

To remove the doubt which the foolish and ignorant people entertain that Vasudeva is not Omnipotent and Omniscient, the worshipful Lord says... Thou knowest not because thy power of knowledge is impeded by actions good and bad. I know because my power of knowledge is unobstructed by ignorance and I am eternal, pure, and wise by nature.

ఓఅర్జును ఈ నాకును నీకునుగాక సకల్పాణులకును అనేకములుకిన జ స్టాములునతించినవి. నేడు నిశ్విశుద్ధముక్తస్వభాధుడనగుటవలన ఆవరించణడనిజ్ఞా నశస్త్రిలుకలనాడనై గెలివినజన్యియలయండిలి పిషయములను తెరిసికొనగలను. స్ప్రీ సౌగార్ ఫోడులు జేతి ఆర్రికుండులుడిన ్ల్లానముకలవాడపుకనుక గతించిన జ్యువ్యి పైంతి పులను ఎంసకొన లె

#### Notes.

 $\Im z = -$ The word z (and) denotes all other living beings; it does not connect  $\exists z$  and  $\Im z$  but  $\Im z$  and other beings.

ascene- This word means the tormentor of foes. One who is a second is subject to the feelings of anger, revenge, aversion &c. As Arjuna is called abood he is subject to ignorance and is therefore not able to know his previous births. Man does actions when he is actuated by feelings of love, anger, hatred &c., which are the effects of ignorance.

అజాం = నేసు, ఆహాపిసుక = ఫట్టుఫు లేనివాడ రైనసు, అవ్యా త్రాపిసక = నా శరహిత మైన స్వహిఎముకలవాడ నే, ఫూతానాం = బ్రూబ్రిదిసమ సైఫీూతములకు, ఈశ్రరో ఫిసక - నియామకుడనైన బాడనై , ఒకృతిం - (తిగుబాతనైక హైన మాయం, అర్థాయ= స్పాధీనముగాచేశ్రోని, ఆత్రమాయయా - నామాయచేత, సంభవామి = ఫట్టు చున్నాడు.

రిమరృగనర్రాం. 340

Although I am unborn, of indestructible nature, and the Lord of all, yet having my Prakriti under my control, I am born by my own Maya.

## Com. భాష్యం.

కథం శర్షి తప నిత్యేశ్వరస్య ధాగ్యానాగ్రాభావే జన్నత్యున్య నే 11 అజె ఇశిగ అజోపి జన్నంహితోపిన్ తథా అన్యాయాత్యా అక్షిణిల్లానికి క్రిస్పరింపోపిన్ తథా భూతానాం (బహ్మాపి స్తుభివర్యంతానాం ఈశ్విరోపి ఈశనేళిలో పిన్ (పకృతిం మను వై్జీఏం మాయాం స్రిస్థాత్యారా యిస్వాళ్ స్విమిదం ఒగ ద్వర్త తే యిరుగా మోహితం జగత్ స్వహాత్యారం యాస్వాళే స్విమిదం ఒగ ద్వర్త తే యిరుగా మోహితం జగత్ స్వహాత్యారం వాసు ఉనం కజానాలత య వశీవృత్య సంధాయు దేవానాక జాతిఇన అత్యి మాయియా న పరిమార్థితో లాకనత్

Thinking that Arjuna might ask him how He could be said to have birth though he is Isvara and is free from actions, good and bad, the Lord gives reply in the verse  $e_{\mathcal{F}} e_{\mathcal{F}}$ . Though I am unborn, naturally of undiminished and unobstructed strength of knowledge and the Lord of all creatures from Brahma down to the immoveable, yet keeping under my control my own Vishnu Maya or Prakriti, which holds the world under its sway, and by whose influence, being deluded, people do not understand their own self as the Vasudeva, I seem to be born, and seem to possess a body, by Maya like beings in Samsara but not in reality.

ెెస్ట్రాము.

-::0::-

పుట్టువు లేనివాడవును, నాశనరహిత మైన స్వాభానముకల నాడవును నిశ్యే శ్వరుడవును అయింసీకు ధర్యాధర్మములు లేక పోయినప్పటికిని జన్యింలిగినడినియెట్లు చెప్పనచ్చాని అర్జునుడుఅశును నేమాయనితలది నాయధీనమునందున్నదియును, త్రిసుణాత్మిక మైనదియును అనుమాయను స్వాధీనముగాజేసికొని మాయకులోబ డిన లోకిములానిజన్మమువలె వాస్తవముగ జన్మములేనివాడనయినను దేహము కలవానివలెను పుట్టినవానివలెను అనుదున్నానని కృష్ణుశుచెప్పెను. ఈశ్లో కము నందరి మొదటినగముచేత వాస్తనమైనజన్మము లేకసోవుటకు తగినకారణముచెప్పి మిగిలిన రెండుపాదయులచేశను లీలాజన్న ముకలుగుటకు కారణముచెప్పబడినది.

#### Notes.

The first two feet of the verse describe the Lord's real form; the last two feet give the reason for the form in which He appears.

(38)<sup>3</sup> - Prakriti or Maya is the illusive power of Isvara, constituted of the three gunas, the Satwa, the Rajas, and the Thamas. This Maya is the cause of the duality in the world. Karma good or bad is the cause of embodiment. The self in all bodies is the Lord.

టీక.

ా కారత - భారతు మధా నార్ది శాంత్రి సారా సినాయిస్తుడా! యదాయదా - ఎవ్వ చెప్పడు, ఢాస్ట్రాస్ట్ - వర్రైశిమాడిథాన్ని మాడటు, స్టాఫికి - జాని, భావతి - ఆగుచున్నరో, అనార్రాస్ట్ త్రి, భవతి - ఆగుచున్నరో, తదాతదా - ఆప్ప అప్పడు, ఆల్టౌనం - (ఫిగ్రహామాగ్యమాని) దేహమును, (పాయయా-మాజికేట) అమాం - దేశు, సృజామి - సృజించుచున్నానుగదా?

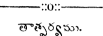
Whenever there is a deterioration in religion and an ascendency of irreligion, O Bharata, then 1 create myself.

## -----:0:-----Com. భాష్యం.

తచ్చ జన్మ కానా కిశార్ధం చేత్యుచ్చ తేగి యదేదిగి యదాయదాహి ధర్నస్త సానిగ్లాని: నద్దా (శమాదిలకుణస్య (పాణినామభ్యదయని (శేయనసాధనస్య భవ తి భారత అభ్యుత్తానముద్భవి: అధర్మస్య తదాతదా ఆత్మానం సృజామ్యహం మాయయా II

When and for what purpose the Lord takes birth is shown in the verse. When Dharma in the form of castes and religious-

orders which are the means of worldly prosperity and spiritual salvation, disappears and irreligion grows, then I manifest my-self through my own Maya.



మాయ చేతను పుట్టువును అవలంబించుటకుడగిన కాల బు ను ఆస్టునుడుఅవు ను నే మోయనితలం బి కృష్ణుడు ఈ శ్లో కమును చెప్పుడు న్నాతి. నర్హా శిశుయలనవ లంబించుట చేత ఆచరింపదగినదియును, ఆభ్యుదయని శ్ర్మేయ సములకు సా ఫన్రైన వేదో క్షకర్మములను అనుస్థింపబడినంతవరకు ధగ్య స్నాని లేదు. ధర్మ హానియయ్యె నేని సమ స్థపురుషార్థములును భంగ మగును. కంరియును ధగ్య హానియొక్కటేయే కృష్ణనకు జన్మ కారణముకాదు. సమ స్థపురుషార్థిములను వశింపజేయునట్రిదియిను వేదనిషిడ్డమైన అధర్యోత్ప త్రియును కారణము ఎ్వు చెప్పడు ధగ్ర హానియును, అ ధర్మాభివృద్ధియునులగునో అప్పడుతనమాయ చేత జన్మ పెంట్లరున్నాడు.

Notes.

In the previous verse the Lord has said that by his own Maya he appears to be born. This verse answers the question when the Lord would manifest himself; two causes for manifestation (1) The decay and disappearance of religion (2) the appearance and growth of irreligion.

 $\nabla \delta = \nabla \delta = 0$  who takes interest in; this word is used to denote that Arjuna as a lover of knowledge would not tolerate the exaltation of irreligion.

(– చ పుడరొడి కోడా ప్రధానాయా కార్పరి , – ని కంటాలు రైపడ్డ స్వానా సాలా సాహానాన్ కారాధానానాడాడ్ సంగాధాను దానానానా వాదా పాదానాని , – ని కంటాల్, అంగారా సారాధానా – లాల

టీక.

గ్రైముగునిలు ఖిటికొరకును, యు౫ేయు౫ే ≕ ౖపరియుగమునండును, భంభవామి = ఫట్టుచు న్నాడిను

For the protection of the pious, for the destruction of the evil doers and for the firm establishment of Dharma, I take birth in every age.

Com. భాష్యం.

కిమర్థం॥ పరితాణాయేతి॥ పరితాణాయ పరికష్టణాయ సాధూనాం స న్యార్లస్టానాం వినాశాయచ దుష్కృతాం పాపకారిణాం కించ ధర్మసంస్థాపనా హైయ ధర్మస్య సమ్యక్ స్థాపనం ధర్మసంస్థాపనం తెదర్ధం సంభవామి యుగే యుగే (పతియుగం ॥

property means those that are in the path of righteousness;

## తాన్పెర్యము.

్ృష్ణుడు సజ్జనసంరత్తుణయుకొరకును, దుర్జనశిశ్రకొరకును, ధర్మమును చ కర్రె-గనిలుపుటు రకును చితియుగమునందును అవతరించుచున్నాడు. ధర్మమునుచె డకుండ నిరిపినయెడల లోకమంతయును చెడకుండనిలువబడినద్రయాగును. ధర్మి ముచెడిపోయె సేని లోకమంతయును భిన్నమైనమర్యాదకల్లి చెడిపోవును.

#### Notes.

సంసావనం- o preserve the dut ies as enjoined by the Sastras, from being abused.

ాహఆజుకాన = ఓఆజుకానుడా! कే = నాయొకరి, దివ్యం = అర్రాకృతమైన, జ న్రై = (మాయారూపహైన) జన్మమును, కర్మచ = సాథుసంరంష్ట్రాదికర్మమును, ఏవం =

ఇదివరకు సెప్పబడీన విధము πా, త త్వతి కె య ఛాథ్యు వలన, వే లై = తెరిఫికొను చున్నా డో, సం = అటిపురుడుడు, చేహం = శరీరనును, (శరీరాధిమాన మును) తృక్షాకి = వదరి, పుని = మరల, జన్బ = జన్బమును, నైతి = పాందడు. (కింలు = ఇక నేమనిన) మాం =న న్ను, పరి = పాందచున్నాడు.

He who knows my divine birth and action in their real aspect, would not take birth again after abandoning the (present) body but would come to me only, O Arjuna.

> -::o::-Com. ఫౌష్యం.

జస్మేతి జన్న మాయారూపం కర్భచ సాధూనాం పరితాణాది మేమ నా దివ్యం అప్రాశృత్రమైశ్వర్యం ఏవం యథో క్రం యో పే శ్రీ త త్వరిశి త త్వేన యథావత్ శ్యాక్పార్లో జేహమిమం పునర్జన్మి పునరుశ్పత్రం నై తి నిపాహ్నేత్ మా మేతి (పాహ్నేతి ప ముచ్చతే ఆజుకాన జ

He who knows that my divine birth is of the Maya form, and the action of protecting the righteous, is really of Isvara, not of men; comes to me means he becomes liberated.

> \_\_\_::0::-\_\_\_ తాత్పర్యము.

ఈశ్వరునియొకరా జన్మము మాయామయ మైనదికాని వాస్తవమయినది కాదనియును జగశ్వరిపాలనాదికర్మము ఈశ్వరునిదేకాని (కుతి)యునిదికాదినియు ను) ఈశ్వరుని జన్మకరశ్రములు రెండును పరానుగ్రహాథ్ మేకాని స్వాథ్ మునకు కాదనియును వాస్తవముగ నేమానవుడు తెరిసికొళుచున్నాడో ఆమానవుడు పు నర్జన్శమునుపొండక న స్నేహించును, అనగా ముక్తినిపొంచును.

Notes.

జన్మకర్మ— The birth of the Lord is not real; కర్మ is the protection of the pious. It is really of Isvara and not of the kings, in whose forms the Lord protects.

వీత రాగాభాయ ్రో థారి --- పొగొట్ట బడిన అను రాగము, భామాము, క్రో ఢాము, ఆసున వికల వారును, మన్మరారా -- సాస్వరూ ఫులుడు, మాం -- నాన్ను, ఉపాతితెకి -- ఆడాయించిన వారును, (అయిన) బహావరి -- లోనేకులు, బ్లో నత పినా -- జ్ఞాన మనియొడుత పోస్సు చేతి, పూతా స్పంతరి --- పొట్టుల్లో -- మార్టారా పమును, ఆగ తాకి -- పొందిరి.

In whatsoever way man approaches Me, even so do I favour them. From all directions men follow my path, O Partha !

## 

్రై సమాత్రాగ్స్ ఇదాసిం ( పన్న శ్రి కిం శర్తి ఫూర్వమఫి " బీ తేతి" బీ తరాగళయ్ కో ధాశి రా గశ్చ భయంచ్ కో ధశ్వ బీతాశి యేభ్య స్తే శంన్నయాశి (బహ్య పిరిశి ఈశ్వ గా భెవడ్ఫిశి మా మేవచి పర మేశ్వరము పాశి)తాశి కే పెలజ్ఞాన నిస్థా శిత్య ఫ్ శా భెవడ్ఫిశి మా మేవచి పర మేశ్వరము పాశి)తాశి కే పెలజ్ఞాన నిస్థా శిత్య ఫ్ శా భా శెకి జ్ఞానతపసా జ్ఞాన మేవచి పరిమాత్య విషయం తే పిశ్వాళి శ్రిశ్రీ శిశ్రా శా శిశ్రా శా శిశ్రా తేన జ్ఞానతపసా ఫూ శాశి పరాం శుద్ధిం గతా సృంశి మద్భా ఎమీశ్వ గ భా వం మోత్ మాగ లా సృళు పా స్తాశా పిరిశి పిశ్ సరి పే క్రూ జ్ఞాననిస్థా కి శిశ్రి లింగం జ్ఞానతి విశేశణం "

If so you are **s**ubject to love and hatred, as you confer the state of being one with the self,  $(\textcircled{eff}_{d} \bigtriangledown (\textcircled{eff}_{d} \bigtriangledown (\textcircled{eff}_{d} \bigtriangledown (\textcircled{eff}_{d} ))))$  on some only and not all. (The answer is given in the verse.) I favour men with the grant of things in whatever way, with whatever motive, and desiring whatever fruit; they seek Me, I reward them by granting their things according to their desires. For, they do pray for moksha, it is inconsistent that one should cherish a desire for moksha and at the same time long for pleasures. Wherefore I reward them according to their desires *i. e*; to those who perform the duties enjoined on them without any attachment for fruits and who are desirous of Moksha, by granting them knowledge, to those who

possess knowledge, who have renounced the karma, the world and the perishable results thereof, and are desirous of attaining Moksha, by granting them Moksha, and similarly to those who are distressed by releaving them from their distress. In this way, in whatever way men seek Me, I favour them accordingly. But I favour none from love, hatred and delusion. In all ways men follow my path, the path of Isvara who has manifested himself in all forms; the word Manushyah (men) signifies all those who are engaged in the performance of karma prescribed for a particular end.



ఆత్మానాత్మిషిస్తువి జేకయాచేత పోగొట్టబడిన రాగము, భయము, కోరి ను అనునివికిలవారును, నాస్వరూఫులును, అనగా బిహ్మ జేత్రై ఈశ్వరునికు ను తమకును భేదము లేదనితలచువారును నిన్నే ఆశరియిందినివారు అనగా కే ఇల్లా ననిష్టులను అయినవార్మం అనేకులు పరమాత విషయకళ్లానమనియెడుతిపన్సి చే త పవిశురిలయినవారలగుచు నాస్వరూపమును అనాగా మోతమునుస్పొటి.

#### Notes.

The charge against the Lord is that he is subject to the feelings of love and hatred as he awards Moksha to some only, not to The charge is groundless; the Lord grants Moksha to some all. and fruits of karma to others; there is a distinction between men who desire moksha and men who desire the fruits of karma According to the above distinction, the fruits to the awarded by the Lord differ. (ముముత్యాణాం ఫలారినాంచ విభాగేని తేసతి అను(గహనిధాగం ఫలితం.) In one man at one time the desire for Moksha and the desire for pleasure cannot coexist. Some worship the Lord for certain fruits with selfish ends, some worship him without any attachment for fruits of their karma and some renouncing all karma worship him for moksha and some for the relief of their distress. The Lord grants fruits according to the desires of his It is thus the difference in the desire for different fruits devotees.

ఓ త రాగళయ్రిక్ ఫె :- పో సోట్టండిన అను రాగము, ళయము. ్రో భము, అనున వికల పారును, కున స్టాహి: = నా స్వరూ పులును, మాం - నన్ను ను, ఉప్పాతె := ఆర్ యించి న బారును, (అయిన) జూవి = ఆ నేటులు, జ్ఞాన తవసా = జ్ఞాన మనియొడుత పాస్సు చేత, పూ తా స్పంతికి - కా పిట్టె లై, కు దా పైపం = నా స్వరిూ పమును, ఆగ తా := సాందిరి.

Freed from passion, fear and anger, regarding themselves as of my form, taking refuge in Me, many (wise) men attained my Being, prurified by Thapas in the shape of (self) knowledge.

## ('om. ఛాష్యం.

్షి మోడ్స్స్ ఇగాసిం (పెృత్తి కిం శర్రి పూర్వమపి) బీశేతి) బీ తరాగళయర్ోధాం రాగశ్చ భయంచ ర్రాథక్ప బీతాం యేభ్యాస్త్తి కాన్మయాం (బహ్యవినం ఈస్పెగాళదవర్శిని మానేనచ పరమేశ్వరముప్రాశీతాం కేవలజ్ఞాన నిస్టాతత్యిళ్లం అహివం అనోకే జ్ఞానతేపసా జ్ఞానమేవ పరమాత్మవిమత్వరధావం తేన జ్ఞానిపినా యాండాం పూరం శుద్ధిం గతాస్పంతం మద్భావమీశ్వరధావం మోడ్ మాగాగాం సుము సాష్టం ఇతరతిపో నిరోజ్యాం జ్ఞాననిస్టాఖత్వపు లిం గం జ్ఞానతిపోంత్ పిశేషణం 1

The path of Moksha is not of recent introduction but has been in existence from the time of yore. softwoodeless means the knowers of Brahma *i.e.*, they who realise the identity of the self with Isvara. social isodelese in the identity of the self with Isvara.<math>social isodelese in the form of the self with Isvara i.e., theythat are devoted to knowledge only. <math>zocial isodelese in the form of knowledge of Paramathma; <math>social isodelese in the form of knowledge of Paramathma; social isodelese in the form of Isvara i.e., Moksha; <math>social isodelese inmeans having attained the highest purity; the expression <math>zocial isodelese inis used to indicate that devotion to knowledge independent of anyother penance.

## తాత్పర్వము.

అత్తానాత శివస్తువి వేశము శేత సోగొట్టబడిన రాగము, భయము, క్రోధ ము అనున కలవారును, నాస్పరూపులును, అనగా బబ్బు పే త్రిలై ఈశ్వరినితు ను తమకును భేదము లేదనితలచువారును నెన్నే ఆశ్రయించిన వారు అనగా కేపిల్లు ననిష్ఠులును అయిన వార్మత్ అనేశలు పరిమాగ్మివిషయిక బ్లాననానియెడు జపన్సు చే త పరిత్రులయిన వారిలనుడు నాస్వరూపమును అనగా మాడ్రమునిపొందిరి.

#### Notes.

The path of Moksha has been described by the Lord. The Lord anticipating a doubt from Arjuna that the Moksha path is only a recent one, answers it in this verse; عنتي منت:-- The knowers of المنتي: *i.e.*, these that realise the identity of the Jiva with the Highest self who is the Lord himself. من منت (عت: means those that resign themselves to the Lord with unflinching and undivided devotion. من منتي :-- The knowledge of the Paramathma being the highest tapas, it does not stand in need of any other tapas

> యే యథా మాం పీపద్యం తే తాం స్ప్రహైవ భజామ్యహం। నుమ వర్హాసినువర్తం తే నానుష్యాం పాథ్ సర్విశం॥ 11 -----:0:------టీకి.

ే సాపార్ణ = ఓఅస్టానడా! యథా ఏట్ కారము గా, యే = ఎఫరు, మాం = నస్ముసు, ప్రవర్యం తే = పొందుచున్నార్, అహం = నేను, తెక్ = వారలను, తైకైన = ఆవిధము గానే, భజామి = ఆస్టుహించుచున్నాను, మనుపానికి = మాన భలు, సర్వశికి = సర్వట్ కా గములచేతను, మమ = నాయొక/, వర్త్రై = మాగ్గమును, ఆనువర్తం తే = ఆను సరించుచున్నారు

In whatsoever way men approach Me, even so do I favour them. From all directions men follow my path, O Partha !

### ::0::-----Com. ఫావ్యం

తన తర్హి రాగద్వేహె స్త్రి యతికి కేళ్యశ్బిదేన ఆశ్రధావం (పయచ్చిని న సర్వేభ్యఇశ్యచ్య తే ။ యఇతి။ యె యథా యేనకి కారేణ యేన ప్రయాజే

న యశ్ఫలార్థిశయా మాం ప్రచిస్యం తే **శాం స్థర్రైవ తర్ళ**లదా నేన భజామి ( నుగృహ్హమీశ్యేశల్ అహం తేషాం మోశుం ప్రత్యనర్థిత్వాత్ నెహ్యేకన్య మ ముడ్డుగ్విం ఫలార్థిగ్వించ యుగపగ్రంభవితి అతో యెయస్ఫలార్థికాని తాక్ శ్ఫలదా నేన యె యర్గో క్త కారణ స్థ్య ఫలార్థికానో ముముక్రవశ్చ లాక్ జ్ఞానప దా నేన యె జ్ఞానికు సన్వ్యా స్థికలో ముముక్రవశ్చ లాన్ జ్ఞానప దా నేన యె జ్ఞానికు సన్వ్యా సిహార్థి ముముక్రవశ్చ లాన్ జ్ఞానప దా సేన యె జ్ఞానికు సన్వ్యా స్థికిలో ముముక్రవశ్చ లాన్ జ్ఞానప దా నేన యె జ్ఞానికు సన్వ్యా ప్రవద్యం తే యె తాం స్థర్థెవ భజామీత రికారి లి ప్రార్థికి లాన్ క్రింజ్ లే మె కాం స్థర్థె లార్యాల్లారికి తరాలర్రావి ని దాగద్వపనికు గ్రం మోహనిమి గ్రంతో ని తానుచ్చాణి సర్వథాపి సర్వాప్ స్థ మమేశ్వరన్య వర్త్య మార్ధనానువర్తంతే నానుష్యాణ యాన్ఫలారికాతయా ది స్థికార్యణి అధికృతాం యె ప్రార్థంజే జే నానుష్యాం ఉచ్చం జే పాళ్లా సర్వాం స్థికార్మణి అధికృతాం యె ప్రార్థం జే జే నానుష్యాం ఉచ్చం జే పాళ్లా సర్వం

If so, you are subject to love and hatred, as you confer th state of being one with the self, (eg. vs.) on some only, not al (The answer is given in the verse.) I favour men with the gran of things in whatever way, with whatever motive, and desirin whatever fruit, they seek Me. I reward them by granting the things according to their desires. For, they do not pray for mokshe it is inconsistent that one can cherish a desire for moksha an at the same time long for pleasures. Wherefore I reward the according to their desires i. e; to those who seek for fruits, by gran ing them the fruits desired; to those who perform the dut enjoined on them, without any attachment for fruits and who a desirous of Moksha, by granting them knowledge; to those wh possess knowledge, who have renounced the karma, the world ar the perishable results thereof, and are desirous of attaining Moksh by granting them Moksha; and similarly to those who are di tressed, by releaving them from their distress. In this way, in whatever way men seek Me. I favour them accordingly. But favour none from love, hatred and delusion. In all the ways me follow my path, the path of Isvara who has manifested himse in all forms; the word Manushyah (men) signifies all those who ar engaged in the performance of karma prescribed for a particular en

### తాత్పర్విము.

ఆత్రానాత్మవస్తువి వేకము శేత సోగొట్టబడిన రాగము, భయము, క్రోఫ ము అనువఓకలవారును, నాస్పరూపులును, అనగా ట్రహ్మ పే శ్రిలై ఈశ్వరినకు ను తమకును భేదము లేదనితలచువారును నెన్నేఆ(శయించినవారు అనగా కేఎలజ్ఞ ననిష్ఠులును అయినవారలై అనేకులు పరిమార్మివిషయికజ్ఞానళ నియెడురిపన్ను చే త పరితులయినవారలగుడు నాస్వహావమును అనగా మాడ్రమునుహిందిరి.

#### Notes.

The path of Moksha has been described by the Lord. The Lord anticipating a doubt from Arjuna that the Moksha path is only a recent one, answers it in this verse;  $\varpi z_0 \varpi \cdots$ . The knowers of  $(\varpi z_0)$  i.e., these that realise the identity of the Jiva with the Highest self who is the Lord himself.  $\varpi \varpi \varpi$  means those that resign themselves to the Lord with unflinching and undivided devotion.  $z_0 \pi \varpi \varpi \varpi \varpi \varpi \cdots$  The knowledge of the Paramathma being the highest tapas, it does not stand in need of any other tapas

> యే యథా మాం ప్రిపద్యం తే తాం స్ప్రైవ భజామ్యహం। మమ వర్హ్యాప్తం తే నునుష్యాం పాథ్ సర్వశం॥ 11 -----:0:------టీర్.

ేహ పార్ధ = ఓ అస్టనుడా! య భా ఏట్ కారము గా, యే = ఎవరు, మాం = నస్ఫుస, పవద్యం తే = పొందుచున్నారో, అహం = నేను, తెశ్ = వారలను, తైడైన = ఆవిధము గానే, భజామి = ఆస్టగహించుచున్నాను, మనుపాని: = మాన ఫులు, సర్వశి: = సర్ఫుప కా గముల చేతను, మమ = నాయొక్టా, వర్త్రైజునాగ్రమును, అనవ గం తే = అను సరించుచున్నారు

In whatsoever way men approach Me, even so do I favour them. From all directions men follow my path, O Partha !

### -----::0::-----Com. ফ¤≾≲°

తవ తర్హి రాగచ్వేహెస్తు యతి కేళ్యశ్బిదేవ ఆశ్రధానం (పయచ్చిని న సర్వేభ్యఇళ్ళచ్య తే ။ యఇతి లె య య థా యేనసికానణ దేన ప్రదాశాని

1

న యశ్ఫలార్థిశయా మాం ప్రవిస్థం తే **లెం** స్త్రమైత తర్భలదా నేన భజామి అ నుగృహ్ణమీ శ్యేశిత్ అహం తేషాం మోతుం పుర్యనర్థిత్వాత్ నే హృక స్యాము ముర్రుగ్విం ఫలార్థిగ్వించి యుగపర్సంభవితి అతో యె యశ్భిలార్థికాని తాకా త శృలదా నేన యె యథో క్త కారిణ స్త్రఫలార్థికానో మిముశ్రవళ్ళ లెకా జ్ఞానపి) దా నేన యె జ్ఞానిని: సన్న్యాసిలో ముముశ్రవళ్ళ లెన్లో తు పిదా నేన తథా ఆర్తా నామా గ్రి హరిశోన ఇ త్యేవం యిథా ప్రవిష్యం తే యె లాం స్త్రతైన భజామీత్య ర్థికి 19 గి 60 యిథా యిళ్ వాస్ కే తం త మేవ ఫలం లభత ఇతిశు) తేం నపు ని గాగ జ్యేషనిమిత్తం మోహనిమి గ్రింతా కంచిళ్ళజామి సర్వథాపి సర్వాపిస్ స్యామేశ్వరివ్య కర్య మార్లకాను వర్తం తే కు చిళ్ళజామి సర్వథాపి సర్వాపిస్ స్యామేశ్వరివ్య కర్య మార్లకాను వర్తం తే కు చిళ్ళజామి సర్వథాపి సర్వాపిస్ స్యామేశ్వరివ్య కర్య మార్లకాను వర్తం తే కు చిళ్ళజామి సర్వథాపి సర్వాపిస్ స్యామేశ్వరివ్య కర్య మార్లకాను వర్తం తే కు చిళుచ్చు: ఉచ్చం తే పాళ్లా సర్వాశి: స్పుపి క్రాంజి

If so, you are subject to love and hatred, as you confer the state of being one with the self, (eg mas) on some only, not all. (The answer is given in the verse.) I favour men with the grant of things in whatever way, with whatever motive, and desiring whatever fruit, they seek Me. I reward them by granting their things according to their desires. For, they do not pray for moksha it is inconsistent that one can cherish a desire for moksha and at the same time long for pleasures. Wherefore I reward then according to their desires *i. e*; to those who seek for fruits, by grau ing them the fruits desired; to those who perform the dut enjoined on them, without any attachment for fruits and who a desirous of Moksha, by granting them knowledge; to those wh possess knowledge, who have renounced the karma, the world ar the perishable results thereof, and are desirous of attaining Moksh by granting them Moksha; and similarly to those who are di tressed, by releaving them from their distress. In this way, in whatever way men seek Me, I favour them accordingly. But favour none from love, hatred and delusion. In all the ways me follow my path, the path of Isvara who has manifested himse in all forms; the word Manushyah (men) signifies all those who ar engaged in the performance of karma prescribed for a particular er

తాత్పర్యము.

ఈశ్వరుడ వైనసీవు అందరికిని హూత్రమునుఇచ్చు చాడనైతి పేని కొందికి మాత్ర మే (జ్ఞానతపస్సుకలవారి కే) మోశ్రమును ఇచ్చుచున్న వాడనై లి వేని రాగ ద్వేషములుకలవాడనగుమవని అగ్జునుడడుగు నేమోయని కృష్ణుడీశ్లో కములా నమా ధానముచెప్పుచున్నాడు. మార్ట్ చృయు ఫలేచ్చయు ఏక కాలనుంచు ఒకనియం **దుండుటల**సంగతము. మోత్రమునుకోగుచున్న వారలకు జ్ఞానమురిచ్చి తెన్నారా ెన్నాథ్రమునుణ్రచ్చుచున్నాను. ఫలములనుకోరువారల**చే** నయ్యైఫలములను పొం డుటకు తిశిన కార్యోములను చేయించి అయ్యైఫలములను ఇచ్చుచున్నాను. ఫలాభిలా జ లేక నిత్యనై బి. త్రికర్శలను శౌస్త్రోక్రవకారముగజేయుచున్ని మాల్లే నృకల మానవులకు జ్ఞాన్తడానము <del>చే</del>త ఆనుగ్రహించుచున్నాను. ఫలమునుగోరి కర్యము నుజేయువారికి తగినిఫలమునుఇచ్చుచున్నాను. ఆగ్రులును జ్ఞానాదిసాధనాంతిరిము లు లేనివారు వై ఆ గ్రినిమాత్రమును పోగొట్టుకొనుబయందు అభిలావి లవారలను ఆ ర్షినిస్ గొట్టుబచేత అన్నుగహించుచున్నాను. గనుక ఎన్వ కేప్వరు ఏ పకాయిగ నస్ను సేవించు చున్నారో వారివారికి అయ్యై పకారములకు దిగన ఫలములనిచ్చు చు న్నానుగాని రాగడ్వేషముగాని మోహముగాని అన్నుహించులను కారణములు కావు. మరియును ఇతరఫలములన పేశ్రంచి అన్యదేవతలనా రాధించువారికి భగన డనుగ్రహముతో <sub>(</sub> సయోజనము లేడని సంజేహించికి భిగ సంతుడగు పరమాత్కుడొ కర్రాడే అయ్యా ఆస్త్రేయా పములనుబొంది అయ్యైశరీ: ముంయం కర్మల వేశించియున్నా డుగనుక పథలమునిగోరి పళిస్త్ర మనంసిధికా ముసినిగి దేవితలను ఆగాధించినను భగనంతుడనైననామార్ధమునే మనుష్యులు స్ప్రామాలచేతిను ఆశ్రియించు చున్నారని భగవంతుడు చెప్పాను.

#### Notes.

The charge against the Lord is that he is subject to the feelings of love and hatred as he awards Moksha to some only, not to all. The charge is groundless; the Lord grants Moksha to some and fruits of karma to others; there is a distinction between men who desire moksha and men who desire the fruits of karma. According to the above distinction, the fruits to the awarded by the Lord differ. (and are a book and a book a చతు గ్రోధా ్యాయం : .

 $\varphi \Im \Im \circ \circ$ ) In one man, at one time, the desire for Moksha and the desire for pleasure cannot coexist. Some worship the Lord for certain fruits with selfish ends, some worship him without any attachment for fruits of their karma, some renouncing all karma, worship him for moksha and some for the relief of their distress. The Lord grants fruits according to the desires of his devotees. It is thus *the difference* in the desire for different fruits that is accountable for the difference in the grant of fruits by the Lord. It is not the attachment or the aversion or the stupidity in the Lord that is the cause for the difference in the fruits awarded. The first two padas of the verse answer the charge against the Lord. a Sruti runs " $\Im \circ \varpi \Im$ "  $\varpi \Im$   $\Im \circ \Im$   $\Im \circ \Im$ "

 $z_{i}z_{j}$  = the path leading to me *i.e.*, the path of karma and knowledge. There are men who worship gods such as Indra, Varuna and others through sacrifices &c. and not the Lord; yet the path of worship of the devas is called my path *i.e.*, the path of the Lord, because the Lord exists in all forms as devas, men. cattle. and so on, and as such the path of worship of the devas is the path of the Lord. A Sruti runs as " goi down some what we will be a straight of the Paramathma is called Indra, Varuna, Agni, Mithra &c. The last two padas of the verse explain this aspect of the Lord. Four classes of people are referred to by the commentator. Men who desire Moksha. Men who perform karma desiring its fruits. Men who do karma without any attachment for the fruits and desire Moksha. Men who have no notions of Moksha and karma and who are in distress. The fruits to be awarded by the Lord in these cases will be different.

్ణాపార్ట్ల సీతర్జయతా! హి = ఏ కారణయివలన , మానుడు := మనుప్రసంబంధమై . న , లో కేటా లోక మునలను, క గ్రైజా ా క గ్రైమువలన బుట్రినా స్టిర్థికి = ఫలఫిడ్డి, డ్రీట్రం = కి

(ఘము గా, భవరి = ఆగుచున్న పో. (త సార్టిత్ కా ఆ కారణమువలన). మాన వాంకా మనుముస్ల లు, కర్డ్ కౌండా క ర్రైములయొక రా, సిధిం = సిద్ధిని, కాండ్రంతం = కోరుచున్న వార్డి, ఇళా కా ఈలో కమునందు, దేవతాం = (ఇండుడు ముదలు గాగల) దేవతలను, యజంతే = సేవించు చున్నారు.

They who long after the attainment of the fruits of karma, worship here the devas. For, the acquisition of the fruits of karma is soon attained in this world of men.

Com. భాష్యం.

యపి ఈ వేశ్వరస్య రాగ ద్వేషాభానాత్ సర్వహిణిష్య నిజిళ్ళు యాయా తుల్యా మాం సర్వఫలపి దానసమ థేకాచ ర్వయిసతి వాసు దేవిస్సర్వమితి వాస్తని జ్ఞా నేవైన ముముక్త వస్తంశికి కాల్లె ప్రాపి సర్వే నప్పపద్య త ఇత శులింబు తెలి కారణం కాంక్రం ఇతి కాంక్రం కి ప్రాథకాయం ఈ కర్మణాం సిద్ధం ఫలనిష్ప త్రం యజం తే ఇహ అస్మిక్ లో కే దేవతాక ఇందా ని గా ప్రాధానికి అని మి అథ యో న్యాం దేవతాము పా స్తే 2 సావన్యో 2 హమస్మీతి నస వేద యధాపళు రేవం స దేవానా మితిళు / తే: తేసాం భిన్న దేవ తాయా జినాం ఫల కాంకి గాం కి పిం స్ రేవం సా మా స్ట్రం పిన్న దేవ తాయా జినాం ఫల కాంకి గాం కి పిం సే ను సిం హి యస్మాత్ మాను షే లో కే మనుష్యంగా కే హి శాస్త్రా సిధికారాత్ కి పిం మాను షే లో క ఇతివి శేషణాత్ అన్యేష్టి కర్మఫుసిద్ధం దర్శయితి భగ వాకా మాను షే లో కే విద్దాశి /మాదిక ర్మాధి కారణిశివి శేషః తేషాం వర్దాళి /మా వృతి కారణాం కర్మిణాం ఫలసిద్దికి కర్మణా కర్మణో జాతా కి

If thou, the Isvara, art free from the faults of love &c., if thy love of rewarding all beings is equal and thou art able to grant fruits of all kinds, why do not people then seek for Moksha, with the knowledge that all is Vasudeva? Listen to the cause.

They who long for the attainment of the fruits of karma, worship (through sacrifices) the devas, Indra, Agni and others, in this world. A sruti declares,

"He who on the other hand worships a separate god with the notion 'He is separate from me and I am separate from him knows not. As cattle (are to men) so he is to the Gods"

The fruits (of karma) are soon attained in this world of men by those who worship separate gods desiring fruits. It is indeed in this world of men that the injunctions of the Vedas take effect. The use of the expression "quickly in the world of men" denotes that in other worlds also the fruits of karma are attained. The only difference is that only in this world of men that castes and orders exist and that the fruits of karma, are quickly attained by those who follow castes and orders.

# **తాత్ప**్యము.

రాగ ద్వేష ములునీకు లేనియెండల సర్వఫల పదాశ నైననీకు అన్ను హేచ్చ మాన మైన ద్యాండగ సకల ఫాణులును స్వర్గఫలమువదరి సర్వమును వాసు దేవ స్వరాంపకును జ్ఞానము జేత మో తే చ్చతో నిన్ను ేనివి పక ఇతర దేవ తారాధనము జేయుటకు కారణ మేమి? అందుకు కృష్ణుడీశ్లో కములో సమాథానమిచ్చుదున్నా డు. ఎల్ల వారికిని మో క్రుమనం కృష్ణుడీశ్లో కములో సమాథానమిచ్చుదున్నా డు. ఎల్ల వారికిని మో క్రుమనం క్రిష్ణుడీశ్లో కములో సమాథానమిచ్చుదున్నా డు. ఎల్ల వారికిని మో క్రుమనం క్రిష్ణుడీశ్లో కములో సమాథానమిచ్చుదున్నా డు. ఎల్ల వారికిని మో క్రుమనం కోటక్ష లేకపోవుటవలన ఆ మోక్రమనకుతనిన సాధ నమైన జ్ఞానమునందు విముక్తులై భగనంతునిపోందకున్నారు. సనుక ఆశ్యజ్ఞాన ము లేకపోవుటయే కారణము. మరియుడు మాననలోకిమునందు వాణా శ్రమాదిరూప మైన కారణ సామాగికరినియుండుల జేత కర్యఫలుసిద్ది శీళ్రుముగకలుగుచున్నది కను క ఫలమునందరిభిలాపకల వారై ఇతర దేవతలను ఇంటుడు మొదలగువారలను పూ జించుచున్నారు. ఇతరలోకమునందు వణ్ణా శమాది సామ్రి లేనందున శీళ్రుఫలము కులుగ వేరమ. ఈలోక ములా వే మానవులకు చేవకర్మ విహిత మైనది.

#### Notes.

అన ఇప్పు మ— When the Lord is able to grant any fruit and is merciful to all beings alike, why do people worship other gods? As Moksha is very difficult to attain, very few people possess knowledge of the self which is a means to Moksha; So they do not desire Moksha. Being under the sway of ignorance which begets the notion of diversity, they worship the devas for the sake of fruits of karma and attain them more ea-ily in this world. In other worlds also fruits are attained, the difference being one of time. There are materials in the shape of castes and orders in this world for the attainment of the fruits of karma sooner.

మాను సేలోకో: ఈ ఈ ఇ్రాజాని మువలన ఇతరలో కనుులో నూడికి ర్మారికారముకల దని ానూ చింపబిడుచున్నది. ఈ శ్లో కమునందలి యుత్త రార్థము మానవలో కమునందు ఇతర దే వతా పూజను చేయుటకు కారణ మేమియను సందేహమును పోగొట్టుచున్నది.

సుయా -- నాచేత, ౌలెంగ్వర్ల 50 = (బకార్రిక్ష లియాదిపెన్నలిస్తుయయు, గుణకర్రిని ాగశికి = ఫత్వెదిసుణములాయకర్రాయు, తపశ్శమదరూమునాటకర్రాయు, విభాగముచేత, సృ సైం = సృజింపబడేనం తస్య = ఆసృష్టికర్రయనకు, క ్రాగుని -- కి గృనైన పృటికిని, బాం నస్మును, ఆకర్షారం = క గ్రమగానివానినిగాను, ఆవ్యాంం -- నాశాటులేనివానినిగాను, విట్రి-తెలినికొనుముం

The four-fold caste has been created by me by the distribution of Gunas and karma. Although I am the maker of it, know me as the non-agent and changeless.

-::0::-

Com. భావ్యం.

మానుషపరలో కే వర్ణా (శమాదిక గ్రాధికారో నా స్పేషు లో కేస్పితినియ ఈ కింనిమి శ్రితి అథవా వర్ణా (శమాది పనిభాగో పే తామనుష్యాం శాగు వర్ణె, నువర్తం తె సర్వశణ్ర శ్రీ కార్ణాత్ నియ మేన త వైవవర్ణానువ ర్తం తె సాన్య స్పేషుత్పెడ్ తే ॥ చాతుర్పర్ణ కులి ॥ చె త్వారించిం వర్ణా శౌర్ణ తిర్వి స్పం నుయేశ్రర్ సృష్టుత్పెదితం గుణకర్శ నిభాగశం గుణనిభాగశం కర్మనిభాగశిశ్చ నుణాస్పత్వరజ స్త్రమాంసి తత్ర సాత్విక స్త్ర విభాగశంక గుణనిభాగశంక కర్మనిభాగశిశ్చ నుణాస్పత్వరజ స్త్రమాంసి తత్ర సాత్విక స్త్ర విభాగశంక గుణనిభాగశంక కర్మనిభాగశిశ్చ నుణాస్పత్వాత్యాకని కమారాణి సతో పెసర్లనస్య రజుగ్రధానస్య వెళ్ళాణస్య శే మో దను స్త్ర తెడికి కమారాణి రతో పెసర్లనస్య రజుగ్రధానస్య వైశ్యాస్య శే మో దను స్త్ర తెడికి కమారాణి రజాంచర్రన్యా రజుగ్రధానస్య వైశ్యాస్య శే మో ర్యా తేజికి పళ్ళాతీని కమారాణి రహాండునర్లనస్య రజుగ్రధానస్య వైశ్యాస్య శ్రేమా కమారాణి రజడుపనర్లనస్య లేశాంజర్వరన్య రజుగ్రధానస్య వైశ్యాస్య కృష్ణిడిని కమారాణి రజడుపనర్లనస్య లేశాంజర్వరన్య రజుగ్రధానస్య వెళ్ళస్యా కృష్ణాడిని పంచంగుణకర్య నిభాగశ్ శ్యాతర్వద్దం నుయా పృష్ట సిగ్రహరాం తే చేవా కర్యేతి పంవంగుణకర్య నిభాగశ్ శ్యాత్యంకి కారు సాను షెలో కథితి విశేషణం పాంత తెహిరా చాతుర్వర్యం సాగారాజ్యాత్యాణి కర్యుత్యా మెలో కథితి విశేషణం పాంత తెహిరా చాతుర్వర్య సగారాడేం కర్యణిక కర్యుత్యా పెరాయాసంద్యం విశ్రే రణిత్యం నిన్యుటర్లో ని త్యేక్ రణ్రి కర్యణిక కర్యంలో విస్ట్రకర్యారం అతనివా చెర్యం తిని శిశ్యం సిరిం నూం పరిమార్థతో విస్ట్రకర్యారం అతనివా చార్యంతుం అసంసా ంబంద మాం శిర్ధి ॥

ఇతీ జ్ఞానార్ల వె చెక్రవాధ్యఇతి ఎదేన పుట్టసంచయగర్బి తాంజరినిర్శిత్తి ఖండాము[దామధ్యఖండాత్మక త్రకోణచనమధ్యముచ్య లే: తేనిపు ప్పేష్పహూ య తౖత ఈ ాౖర్తిం [వకల్ప్య తాం పీ కె పుష్పాజరిగా నేన నివిష్టాం సంచింత్య పూజయెదితీ వదంతి గయ్య్యమైశత్ ఆవాహనస్య పరిచ్చిద్యా పేశ్రణరూప త్వే న సాధ్యాసిమూర్తినాపేశుత్వత్ మూర్తికొనిస్పచి మూర్తినిద్యాకరణకర్వి స్య మూర్తివిద్యామ్నానాన్నథానుపపత్పెండికి తియా హృదంతిస్థిత చైతన్న నాహసా జహిష్టిస్సారణేన నాంగ్రేణ మూ రింపరిచ్చిన్న తామాపాన్య పీ రే నివేశ సైస్యేశా 22 వాహ సపదార్థ శ్వాత్ 1 అవదానారి (పదానాంతిస్య బహ్వదయన సస్యా ప్యేశపదార్థత్విన్ని నాత్ 1 శితిశ్చ పూర్ైక్తి పురాశి వైర్యరుభిరు క్రియా ప **ఓ్యమాణమూ ్రి విదృ**యా స్ర్రి మఢ్యెం౬జరినుధ్యస్థ క్రోణష్కే సంచంగ్య మూ ్రింటకిల్ప్యా ఓైవాహనఓ్యియా బిందావావాహ్య పూజయేదిత్యేన్వయికి 1 పా ర్రమస్యాఫ్యికేషణ బాధాడతి వ్యాఖ్యయం। తేన కల్పసూత్రైకి వాక్యితా ఒపి సంపవ్ప తె, ఎస్తుతిన్ని--- సర్వతో వ్యాప్తాయాలపి పరిశీవది పేః స్పబుద్ధానని పా రే జైక దేశమాత్రగహణస్యాపి పరిష్ళిన్నతా పాదనరూప ల్వే నా ఒ 2 వాహనపదవా చ్యత్వసంభ వేన న మూర్తి కల్పనమా వాహనపదార్ళాన్నాయవ: 1 తరిశ్వ కితిఖం

న హార్రోఫురమ్ముదాం (ఆఖండాఖ్యాం మ్మాదాం బఢ్వేతి శేషః । పూర్సో శావాహనవిద్యయాం లే నమసార్రాదేస్నమ ఇహా 22గ హైలి వా శృస్య యోజనం శృత్వా చక్రస్యాన్యా విందుస్టానె దేపీమావాహ్య వించుస్టాం అనిరపి ధ్యాత్వా పూజామారభే కేతి యధ్రాశుతం కేచిద్వ్యాచక్ష తె । అన్యేతు నా హోజివురముగ్రదాం సంగ్రహోధిణ్యాకి యోన్యంగముగ్రదానవకిం మూలాధారాది (బహ్మరందాంగిస్థాననన్ స్పత్పెండినాహనవిద్యాయా ఆంతే సుభిగే నమ ఇతి సంగాశ్రీం సంయోజ్య డెఓిమా వాహ్య ఫూజయేదిత్యథ్తా ఇత్యాహింగి నిన్పాస్తు--- ఆనాహ్య చ్రశా శ్రైని విన్యయా హి జ్రీభిండయా ।

మహాతిపుర్య్ స్థాంతు స్తృత్వా 2 - వాహనరూపయాం ။ ౧౬ం !! పిర్యయాడి 2.వాహ్య సుభ గే నమసార్గారాదియు క్రియా 1 పూరో క్రామా సాధ నేంద్రో మహా శిపురనుండరీల 1 0 20 1 చ్చక మాడ్యేశు సంచింత్య తెతికి పూజాం సమార భేత్ 1

|పధమపటలం

జన్ఫచ్ఛయానం శౌస్త్రా సుభగా విస్తునింగిర్ । ఇతకోశాత్ ၊ మాయా తున్యస్పరః! సశివాగ్న్యార్టిన్ఫన్ఫౌహూన్ఫిశ్చే పరతో డేయ్స్తతో బిండ్ఫికైందుకలాః। ఈ పృశక్రి దేశాత్వన్నం యద్బీజయు గృం మాయాలక్ష్మేశావుకం (హీం (శీమత్యాకారకం దేశ సర్వా మాతరిః ఫూ

\$**503**\_\_\_\_

శీవాగ్ని బిందనో చేసి దివిస్పోహ్ని ఓందని 11 ౦౬\_೨ 11 యుగపత్రి- మరూ పేణ యోజనియా మహిశ్వరి 1 మాయాండ్రేందుకలాయు క్రిం బీజయుగ్నం యాపత్రితం 11 ౦౬రి 11 మాయాలడ్షీమయం దేన యాపత్పూజ్యాన్ను మాతరికి 1 శీవో హాకారికి ఆగ్ని ్రహ్నాళ్ళ ేధికి 1 దిన్ఫిచ్చిజేని శకారికి 1 శికారా

ఇత సంహైకరణం మూ గ్రిశివినె ఓ స్రామా స్థాని స్థితింది స్రామా వాళ్ళం! ఆధా రె విన్న సమ్మార్థి మి డ్వాక్ స్థితే స్థిన సం స్థాయా పాఫ ల్వే నాన్నథాస్థికి తెస్తాక్ రాష్టర్శిప్రాల్తో నిమారా రేం యు క్రయేతిపారవన స్వీకాన్నం! ఇహ ఫూజాశిజేవి పంచనా దశనా పోడశ హ చతుకిళ్ళిలోపారాకి సముదతా అభిఫీయం తె దేన శిక్తి భేజేక న్యాస్థితో వి కల్పి! భ్యాపాహానాది కితీపయపనార్ధాంత గృనానంగా స్థివాధ్యం తె (త భేజేన పోడశాదినంఖ్యాబహబాహా స్కెలి సందంత్యెండి వాహెస్టి పదా భౌవం ధ్యానానాకు నిరిగా భూజాణం ప్రశిషి స్రోడికి జ్ఞాపకాత్రం/తరాజా దిషు గణితికి పాడ్యాప్రాస్తేశ్యం వేహా ఓ సిర్యికి పారుతింం చేహా నట లాం తె వర్యాయంకి గండం కిండం కి

మరా గ్రైవిద్యాచ సాడేవి సప్రమీ పరిక్రితా।

డాయామాంతరం జేజో నిహెంతయా 22 వానాని ద్యారూ 22 సీయ ఫుష్ప ద్వారా బిందె నిషిష్య తగ్రత ధ్యానజ్లో కోర్తరూపాం మూర్తిం సందింగ్రా ఫూ జయేది లేవాక్లిప్లోథ్ 1 మూర్తి విద్యాయాస్త్వీత డ్రంత్రీ శ్యాన సంచితి నాంగ త్వం 1 అంపవ తస్యాం పూర్వమనుద్దాంం సంచిచ్చలేగి ఉత్తరతం తేతమద్దాంస్తు న్యాసె వినియోగాథ్ 1 నిచ్చాతం తె తాముద్దృన్య----

్ర) ఎరా ్రిఫ్ రేశీచ నుండి ప్రావాసిస్ 1 ండిన 11 శ్రీగ్రారిస్ సిద్ధాంబా మహాతిరిపరిస్తుంది 1 ప్రకిటాశ్చ శాధాగుప్తాగా: పరాణ 1 ండిన 11 నవధా చారియోనిన్వో నామధిస్తా: సహార్పయేత్ 1

జ్యా: యావంతి సానల్ఫా క్రామప్యం 1 ఇనంచ బీజ్నయం తారద్య మితీ తాండ్రి స్ప్రాప్రించు తే 1 అస్యాన్సితార్యా: శక్రి పూజామా (లే విని యోగాశ్వుం దేవ తాఫూజాయాం స్త్రీ డీఎశ్యిన్యాసాదావా నవినియోగం శక్రి పూజాయానుపి యిత్రవిశ్వుమం తాంశా విఫ్యాథావ శిన్యాటనాం కామేశ్వర్మా దీనాంచి ఫూజాయాం తెత్తి సి. తారస్వియ పవృత్తి: 1 అనాకాండి తెల్పె దేవి 1 ప్రాజాయా శివ సామాన్య బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోదేవి 1 ప్రాజాన తాగిద్య మెళ్ళె బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోదేవి 1 ప్రాజాన తాగిద్య మెళ్ళె బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోదేవి 1 ప్రాజాన తాగిద్య మెళ్ళె బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోదేవి 1 పిథానన తాగిద్య మెళ్ళె బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోదేవి 1 పిథానన తాగిద్య మెళ్ళె బాధాచ్చ 1 అనపవ కామాకర్షి న్యాదా స్పోతి తి తిరు న్యాయసిన్లో ఒక్రికా : తెల్ తారా చె పెన్లి ఫానార్ సుగ్మా గాథ్య పివిష్ణత్తి ముంజ తే 1 కల్పిస్తూతు సర్వేషా 1 మంతాణామాదా పరిపారినంయోగ స్త్రి తారీచ వాస్తాయా సమలా ఇత్య స్తా 1 తితాపి యాగమంచిన రజిక్యేతి తి నా స్పోహిత్ సరి: పార్కి స్టార్ నాం తేసిపు ని తెల్యాగ అవర్యకరణ్ శ్రీత్రమేవా స్పోహిత్ సరి: పార్కి స్రోమా జేవతా ను తిర్యాగుతున్న కాలా లాండి శార్యంతాన్ని 1 ంకి 21 రెటి పూజిగ్యా డేవతా ను తిరిమా చెందిన్నా హాలా స్యాకి కణ్ణాం నామ్నాం సంగాహి తం లో సంత రేశి ప్రమనవమానరణ జే నారా సం పరాపరరహాస్యా పరాపరాతరపా స్యాకితి నామాన్యం స్మంగ్ల్ తేన నికల్యం చన రేయోగిన్య ఇగ్యాని సమూ వాచా చెక చెని స్థిపితం.... తెలాగినీసమష్టి వాచక ప్రకటాది పపోత్తర మేన యోగినీపదస్య ప్రయోగో నై కైక వ్యక్త వాచ కాణిమాది పదోత్తర మిశి తాశ్ప కేశ్వరీశ్య క్రియోగినీశ్చి నా మభిరితి తి)పురాదినామభిం ప్రకటా పినామభిరణి మాదినామభి శ్రే గ్యార్థ్ కి నా మభిరితి తి)పురాదినామభిం ప్రకటా పినామభిరణి మాదినామభి శ్రే గ్యార్థ్ కి నా మభిరితి తి)పురాదినామభిం ప్రకటా పినామభిరణి మాదినామభి శ్రే గ్యార్థ్ కి ఎయోగినీశ్చి నా మభిరితి తి)పురాదినామభిం ప్రకటా పినామభిరణి మాదినామభి శ్రే గ్యార్థ్ కి లే శ్వా 22 జా తారద్వయం తత సత్తన్నామం తెడుతే సప్పాళ్లు రేత్ మంత్రికల్పనా ప్రకారం 1 తి)పురాది పపోత్రం చెక్ శ్వరీ చెప్పరు ప్రకటాదిపదోత్తరం యోగినీప దమణిమాదిపదోత్రం సిద్ధిపదం చాకుగాళ గ్రిణ్యా కుపోశ్యం చేశ్యపి తెతి తిలి వ్యక్తి భివిష్ణతి 1 గి కారం గిండుగి

అథ ప్రశీటాదియోగినీనాం విశిష్య నానుథేయాని మంత)ఘటనార్థమున్ద శన్నఫిలోవసంహా రేణ స్వాత్మావశేవవిభావనాం ప్రశ్వినుగుణత్వాట్చిథగం చ క)ం తెలోక్య మోహనం భవతీత్యాసి శృతిగతప)ళమాపిపదానుగుణత్వాక్రెం హారశ)మేదా2.2 వరణఫూజాయాముఖ్యత్వంచ ధ్వనయన్నాహ—

అడినూం పశ్చిమడ్వారె లఘిమానాపి ్ తైరె 1 ౧౬౬ 1 పూర్పద్వారెతు మహిమా మీశిత్యాఖ్యాంతు నష్టి 1 వశిత్వాఖ్యాంతు వాయప్య పా కామ్యా మీశే దేశ కే 1 ౧౬-2 1 భు క్రి సిద్ధం తథా 2 గ్నేయ్యా మిచ్ఛాసిద్ధంశు ైబుతే 1 అనస్పాత్పె ప్రిసిద్ధంతు సర్వకామాం తిథోర్థ్వణి 1 ౧౬ూ 11 ఏవమే తామహాదేవ్యో దేరిసర్పార్థ్ సిద్ధిదాకి 1

చతురశ)ప) ఫమ రేఖాయానుణిమాడయో దశసిన్ధయ; పూజ్యా? । తా స్పణిమాద చతుప్రయ మాడ్యం పశ్చిమాది దక్షిణాంతెదితుువశిత్వాదికమంత్యం చతుస్తయంతు వాయ్వాది నిరుఋత్యంతవిదితు అవిశిష్టద్వయమఫరోర్ధ్వయో ద్రిశోరితి వివేకం ఆతి దేవతాంతర పూజాయాం సిద్ధం పూజ్య పూజ్ యోర్మ ధ్యం పా)దీతి నియను మేవ క్లు ప్రత్యాదిపోటి కేది దాధియం లే . అన్యేశు లోకి సిద్దా మేవ పా)దీమాశియంతో పదంతి— యదా పశ్చేమాభిముఖం పూజ్

చు క్రం తత్వవిశుర్మి న్యా----

తేన నిత్య కామ్యోభయరూపళార్వాభిముఖ్యనవా దృతీయపలలే వశ్ర్యు మాణిన కామనాభేద్దయుక్త దిగంతిరాభియభ్యనవా కియమాణాయాం స ర్వస్యామపి (తిపురసుందరీళాజాయాం) ళాజృళాజకయోర్కథ్యం (పరీశేరినియ; మం పర్యవసన్ను : తతశ్చ దేవ్యా: పురతో 2. జీమాసిద్ది: దేవీద క్షిణభా గె లఘి మా । అనియోన్నధ్యకోణె వశిత్వేత్యాద్యా కారక పకరూపపవ నియమా జైయికి । అధపాత్, నిఋతీవరుణయోర్మ శ్యో ఊర్ధ్వరికి, ఈ శౌన పూర్పయోగ్న ధ్యేకి త

జేపీపశ్చైత్తదా(పాచీ (పతీచీ ఈ)పురాపురః ။ ఇతి ။

కులాగ్ల వే౽వి----యదాశాభిముఖో నుంణీ శి)పురాం పరిభాజయేత్ 1

ఉత్తరాశాముఖో దేవియదా చక్రిం సముద్ధ రేత్ । ఉ శ్రాశా తదాదేవి భాగ్పాశేవ నిగర్యతి 🛚 ఈశౌనకోణం దేవేశి తదాఒఽ గ్నేయం నసంశయঃ ; పశ్చిమాభిముఖో మంజీ) యదా చకి)ు సముద్ధరేత్ ။ <sup>్ట్ర</sup>ిమాశా శదా జ్ఞేయా భార్పాశైవ నసంశయి: 1 వాయుకోణం తదా 22 గ్నేయ మీశోనం రాశ్రసం భ వేత్ 🛚 ద కి డాభిముఖో మండ్) యదా చక్రిం సముద్ద రేత్ 1 ళార్సాశైవ తదా దర్రా ఎకు:కోణంశు ఎహ్నిటిక్ 11 ఇతి 1

్లు నాదేవీపృష్టతః పశ్చిమాం తత్పురతః పూర్వం। యనాతు పూర్వాభిముఖ స్త్రహాదేవీ పుగతి పశ్చిమాం తత్పృష్టతి పూర్పమితరదిజ్కుఖపత్కి పూర్పాభి ముఖపూజావజేవ దిగ్వ్యవాస్థేతి గురుముఖామ్నాయికి తరిశ్చ పశ్చిమాభిముఖ ఫూజాయాం దేవ్యాక పృష్టభా గేఽ**ణి**మాసిద్ధరైవ్యా వామభా గే లఘిమాసిద్ధిం త్యాది। తయోగ్నభ్యకోణే వశీత్వా। లఘిమా మహిళయోడ్రథ్యా పా)కాష్యే త్వాదినీ శ్యా ఫూజనమితరదిగభిముఖపూజాయాంతు దేవ్యా: పురతో 2. జీమాద కి. ఆహినా తియార్కర్యో ఎశిత్వేత్పాదికి మీణ పూజనమితి। తమభయం తం తా)ం ారాదర్శనప)యు క్రాస్త నిజదో పన్న శీ) దేశీక చరణే ష్వారో పమారి)ం ١ 

్యకార్ గ్ భుక్త నెద్దిల్ లె లె 2 2 2 గ్నయ్యామ్ తొద్ద జ్ఞాపకొత్పెద్ద్యల్ . తాచ్చ సిద్ధిశబ్దో మండ్రావయనపన ။ ౧౬౬ ။ ౧౬౭ ။ ౧౬౮ ။ చెతుర్రశద్వితీయ రేఖాయాం ఫాజనీయా అఫ్టామాశర్రారుద్దిశతి— బహ్మాజీం పశ్చిమద్వా రే మా హేశీ మపిచోత్ర రే ။ ౧౬౯ ။ ఫార్వద్వా రేతు కామారీం దడ్డిణే పైజ్ఞపీనపి । నారాహీనపి వాయ వ్యే త థైందీ మైశ దేశ కే ။ ౧౭ం ။ డాముండానపి వాడు వ్యే త థైందీ మైశ దేశ కే ။ ౧౭ం ။ డాముండానపి వాడు వ్యే త థైందీ మైశ దేశ కే ။ ౧౭ం ။ మాంహిందిమై మేహిశొని ఫాజయే స్టర్పకానుదాః ॥ ౧౭ం ။

ఫ)్: స్టోచ నర్శేచ వామె చైవాంతరాలకే।

ిఋశ్యాబుపయో సైధ్యె స్థానమన్యప్త కీర్తితం 1 ఇతి 1 తెశ్చ పశ్చిశునిఋత్యోస్టర్ట్ ఫ్రై పా స్తిసిస్థిం సంభా జ్యేందే) శాగయో గ్రథ్య నర్వకాయాం సిస్థిం భాజయేదితి పర్యవస్యతి 1 యేతు పద్ధతికారాఅనయోం సిద్ధ్యో స్థానవ్యుత్రాయమిచ్ఛంత జేమాం మూలదేవ్యాకిక న్యాపెం ముదా నిన్యాస విధాయకం వాక్యం భినుమూలం 1

ఇండేశానదిశోర్మ శ్యే స్థానమూర్థ్వన్య కీ రైతం 1

ఇతి తంతాంత రే వచనదశ్య సేన తద్దవస్తేకి । నచాంగుష్టానామి కాయో ా ద్వా మహ స్తన్య పార్వతి। తప్పయేశ్వర మేశానీమితి స్వతంత్రశరంత్రవచనేన తిస్యోపసంహారఇతివాచ్చం। అస్య ూజనతర్పణయాగపజ్యే న్యాయ పా\_ప్రస్తవా నుహ స్త్రస్పానువాదకి త్వే నోపపత్తేరువనంహింక త్వాయో గాత్ । అకిఏప సన్హై పాణిభి స్తృణాని నిరస్యంగీతి చృందోగానాం సూల్ బహిస్పవిమానీయ స్థప ర్పణేధ్వ ర్యాద్య న్యారి నష్టుణి నక్షీణపాణినాం స్యాతిత్వాజివ సర్యావికి సర్యావికి స్రామ రిశ్వనునాదమాతం , తేనతాతార్ రిక్ ఉన్న శ్రైవారా మారిప్ సక్య సాణి నై వే

అంగుష్టానామికాభ్యాంతు తిర్పమ్ముదేయమీరితా ။

తర్పణం భార్వవద్దద్యా త్రైవారం తశ్వయ్యదయా ၊

ఎవ కరణ ల్వేన విధానాద్వా మహాస్క్రసనక్తి తివాచ్యం ।

అత భాజనంనాను సంబదాయాత్పుష్పాడ్స్గో దోశ్చ రాజ్ పిశి శిత్ర ప ష్పాదేశి సకృత్పాకే పొట్టి భిట్టి భిస్పండా భికే కైకం గర్పణమి శ్యేవ బహువచనం తి)ధాయజేదితి జ్ఞానార్ల వే బహుపచన తిధాశబ్ద క్వయే తర్పణాని ముఖ దేవ్యా (స్ర్రీవారం మూలవి్యయేతి స్పతంతరిందిన చనను ప్రభాష్ణ సృకం సంభారింగ ల్లేఖికి (హీం బహ్మాణీపాదుకాంభాజయామ్ త్పర్యామిత్యాప్రాయాన్నా) భవంతి। కర్మ కారక వాచాన్య పవస్య త<sup>్రతేణ</sup>్ కియాద్వయే నార్వయో పబ్రేంగ అరివవ స్కార్యకర్మను గారీమూవాహయాను స్థాపయాను జాజయాను నమఇ త్యాదీన్నన్నా) సిగ్రామియంతి శిష్టాంగి నవ్యాస్తు (బహాంజీపాడకాంభాజయామి బ్ర వాస్ట్రీసాదు కాం తర్పయామీతి (పయోగమాహుంజి ) తెల్పిజే కిమేతౌ ద్వామం తావుత సర్ఫో ఒయ మేకో మంతి ఇశ్రీ విచార్యం । ఆడ్యే మానా ఖావి కి ద్వి తా ర్యా: (పళ్యేళం యోజనాపత్రిశ్చ దఓణూ స్త్రాన్యాలి న్యాంతతాదశాయా మేవ నామహ స్తన్య (సా ప్రత్యాడిహ నుంత్ర భేదేం భాజాతర్పణయో: కాలభేదే సిన్డే తన్పడేఒపి దక్షిడేశ్ [ర] స్వా [్రా ప్రి:1 నద లెన్పడే లెల్ఫెమ్ దాయా]

ళార్పవడేన దిగ్భేదేన ద్వేచతు మేరా ళాజ్యే కాల్ట్రాఫ్లో దేవతేతన స్రికి తథాచ మూలదేవ్యాది న్యాస్తుకరణే వత్యశి— ఊద్ద్వాధోనిర్హితం పుని। బహ్మణ్యాన్ క్రక్ష కం డ క. జంఘాయాం తాశ్చ భా్వవత్ ။ ఇతి ။

1వ ధ మ ప ట ల

తానువెదికానాం సిద్ధాంతి సంగచ్ఛతే ఆఫిచతర్పయానుత్వతదారం శ్రీయాన వకల్ప్యమానోద్విలీయాంతపదన్య (పర్టేహోహి (బహ్యాణీమిత్యాకార క్రాస్యవా2.2.ప జ్యేత, నపామకాపదగర్భితోమానాభావాత్ 1 పామకాంపూజయామీతివోచ్చ తిడితి నంహితెవచ సేన(కియామాత్రైస్యవతగ్పణమం) లేలాభాత్ 1 అం శ్యేసకృ జువ్వరికె స్పైవో శాయా కాంటె పూరకి త్వేన తిడావృత్తేమానా ఛానా 1 ఎస్తుత మౖ డ\_ కౖ సంహితావా క్యేహాయసమభివ్యా హారాత్పరశ్చరణాం గతర్పణప వత్పయామీతివద్ద ప్రేష్ణ అస్యశుత్వణస్యపూజయతి వైవని ర్దేశ స్యజాత త్వాన్న తున స్త్రద్వా చకపదా పేటా । అతపవిభూజయేది శ్యేవవిధివా క్యాని దృశ్య తేనఫు <mark>న స్తర్పయేచ్చేతి</mark>। యత్తునవ్యాపితుష్మంసనార్పయేడ్దేవిముద్రయాజ్ఞాననంజ్ఞయేతీవచ **నస్వానయాపుష్పపూజాస్యా త్రాత్పణఫూజనమిత్య** ేనో పసం<del>న</del>ోగాన్పిష్పపూ హియాంతర్పణ సాహిత్యలాభఇత్యాహు స్థతపన్పశిర్పణపూజ శయోర్పయా త్**పిమూల**విద్యాకరణకత్వమాతివిధానాతరాధ ముపసంహరఇతివిచార్యిం ( ఆస్త్ర సంభదాయాదేవసాహిత్సి పాప్రీ సాహిత్స్ స్టెక కారిక ర్వియాపతయాస యానకాలికాంగల్పటోధనే లెద్వాస్త్రి సృపర్యవసానా(గ్పథానభూలపుప్పపూజా బోధకి పూజయామి పదైస్టావ సయోగో నెర్పియామీత్రస్యం అరిపనన వైరేవికేన లతర్పణమధికృతోక్త క్రం--- సిన్యమా నేపిపుష్పాడుత నాహి త్రేత/్పణో పసర్లన త్వేన **తర్పణ్లేక** క్రామాజనక త్వేసిస్పతింత్ర భాజాత్వాభావాన్న తర్పయామీత్రికి యోగ పూజయామి పదసాహిశ్యమితి కించతర్పణమర్యాదయేదం భాజావియవత్సా త్పూజయతినైవని ర్దేష్టుంశ్రం । తధాచకల్పసూ(తంసర్వచ్చక జేవతార్చనాగవా **మక రాంగుష్టానామి కా**సందళ్లద్వితీయశకి లగృహిత**ీ)పాత**్రపథన చిందుసహాపతి తైన్ల శ్రీ కా శ్రీ తప్పష్ట జేశ్రీ పోశు ర్యాడిలి । నా చాస్య శ్యామా (పకరిణే పా తాన్న లరి తాపరత్వం వతమ\_త్తర్మలలి తాజాపీ నేకుుఖండంభ శ్రయేది త్యాదినాలరితో వా ్హ్యంగానాంకి తిపయానాం ఓ ధాన్యమానతియాలలి తా(పకిరణస్పో, శ్రిర (తాప్యమ వు తేశి। నచ తథాప్యవా న్హర్రపకరణిన తెద్పాధక్రితి వాచ్యం। అసంకి చితిసర్వప దశృత్యను సృహీతవా క్యేశ తస్యాపి బాధనంభవాత్ 1 కించ తిథా తిర్పణ్యాజ నమిత్య క్త వా క్యేపీ తెగ్నణస్యాప్ భాజారూపి త్వేన కీ ర్త నార్పూజయాపు పద్ద యో గే జైవోభయలాభో ధ్వసతి। అన్యథా పుడ్పై: భాజయామి ఖింద భి స్ట్ర